
 

 

  

www.tredition.de 

 
  

http://www.tredition.de/


  



 

 

 

 

 

Thomas Raiber 

 

Resonanz 
 

 

 

 

 

 

 

Update für eine sprachlose Kirche 

 
  



 

www.tredition.de 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
© 2023 Thomas Raiber 

ISBN Softcover: 978-3-347-96324-5 
ISBN E-Book: 978-3-347-96325-2 

Druck und Distribution im Auftrag des Autors: 
tredition GmbH, An der Strusbek 10, 22926 Ahrensburg, Germany 

Das Werk, einschließlich seiner Teile, ist urheberrechtlich geschützt. Für 
die Inhalte ist der Autor verantwortlich. Jede Verwertung ist ohne seine 
Zustimmung unzulässig. Die Publikation und Verbreitung erfolgen im Auf-
trag des Autors, zu erreichen unter: tredition GmbH, Abteilung "Impres-
sumservice", An der Strusbek 10, 22926 Ahrensburg, Deutschland. 

 

 

 

http://www.tredition.de/


 

 

 

 
Für alle Suchenden 

 

  



Inhalt 
 

Einleitung ............................................................................................. 8 

Existiert Gott? .................................................................................... 10 

Modell oder Realität .......................................................................... 12 

Wellen ............................................................................................... 20 

Technische Voraussetzung für Resonanz .......................................... 23 

Resonanz in der Musik .................................................................. 25 

Was bedeutet dies für den Glauben? ................................................ 27 

Christ sein .......................................................................................... 31 

Ewiges Leben ..................................................................................... 33 

Feinabstimmung ................................................................................ 35 

„Am Anfang war das Wort“, .............................................................. 37 

Kirche ................................................................................................. 40 

Eucharistie ......................................................................................... 41 

Gott ist überall ................................................................................... 45 

Negative Resonanz ............................................................................ 47 

Zum Schluss ....................................................................................... 49 

Nachwort ........................................................................................... 51 

 

 

 

  

  





8 

Einleitung 
 

Es war auf einer Zugfahrt. An einer Haltestelle stieg 

eine Frau zu und setzte sich mir gegenüber hin. Aus ei-

ner Tasche holte sie ein großes Heft hervor und be-

gann darin zu lesen. Um eine Unterhaltung zu begin-

nen, fragte ich: „Sind Sie Lehrerin?“ „Nein, ich bin 

Schauspielerin“, antwortete sie – und nach einer kurzen 

Pause folgte: „Was machen Sie?“ Darauf entgegnete 

ich: „Ich bin Physiker.“ Wieder eine kurze Pause und 

dann die überraschende Frage: „Glauben Sie an Gott?“ 

Die nächste Stunde der Zugfahrt – bis sie ausstieg – 

haben wir uns im wörtlichen Sinn über Gott und die 

Welt unterhalten. 

 

Als die Frau weg war, dachte ich über das Gespräch 

nach. Was wäre geschehen, wenn ich am Anfang der 

Unterhaltung angedeutet hätte, dass ich nebenberuflich 

Diakon in der katholischen Kirche bin? Dann hätten wir 

vielleicht über den Zölibat oder Frauen als Priesterin-

nen oder den Missbrauch geredet, aber sicher nicht 

über Gott.  

 

Diese Erfahrung habe ich auch in vielen Diskussionen 

mit Studierenden gemacht. Die Frage nach dem Wohin 

in ihrem Leben und nach Gott, die interessiert sie. Aber 

dass die Kirche bei der Suche nach einer Antwort be-

hilflich sein könnte, diese Erwartung habe ich in meiner 



9 

langen Zeit als Dozent bei meinen technisch orientier-

ten Studierenden leider kein einziges Mal gespürt. Liegt 

es jetzt an den jungen Menschen, dass sie unfähig 

sind, die Antworten der Kirche auf die existentiellen 

Fragen zu verstehen, oder liegt es vielleicht doch da-

ran, dass die traditionellen Antworten an Überzeu-

gungskraft verloren haben?  



10 

Existiert Gott? 
  

Im Glaubensbekenntnis der Kirche ist von einem "all-

mächtigen Gott" die Rede, der das Weltall und den 

Himmel erschaffen hat. Es ist ein unfassbarer Gott, der 

sich nicht in einem Bild umfassend darstellen lässt. Wir 

können ihn nicht begreifen oder mit Messmethoden 

nachweisen.  

 

Unser heutiger Alltag basiert jedoch auf Messmetho-

den. Wir messen unser Gewicht und unsere Körper-

größe, die Geschwindigkeit unseres Autos, das Emp-

fangssignal unseres Handys, den Stromverbrauch un-

serer Kaffeemaschine und die Wärmemenge, die wir 

zum Heizen unserer Wohnung benötigen. Das, was ge-

messen werden kann, ist real. In Anbetracht der heuti-

gen Sprache und des Denkens müssen wir lapidar fest-

stellen: Gott existiert nicht. Wir müssen diesen Satz in 

seiner ganzen Härte aushalten, um der Versuchung zu 

entgehen, Theologien oder Theorien darüber aufzustel-

len, wie wir diesen Gott begreifen können. 

 

Und dennoch sind es gerade Naturwissenschaftler, die 

oft die Frage stellen, ob es neben dem, was wir mes-

sen und nachweisen können, neben dem, was real 

existiert, etwas Unfassbares, Unerklärliches, Undenk-

bares gibt... und an dieser Stelle versagen letztendlich 

alle Worte. Dennoch benötigen wir Worte, um uns aus-



11 

zutauschen, denn diese Frage beschäftigt viele Men-

schen. Wir benötigen Denkmodelle, an denen wir un-

sere innere Unruhe und Sehnsucht festmachen kön-

nen, etwas, das Antworten auf Fragen gibt, die die 

Menschen bewegen. Fragen nach dem Ursprung und 

Ziel unseres Lebens und nach dem letztendlichen Sinn 

unseres Daseins. Die Frage nach Gott. 

 

  



12 

Modell oder Realität 
 

Der Umgang mit Modellen ist für den heutigen tech-

nisch versierten Menschen Normalität. So wird er für 

die Geschwindigkeitsberechnung eines Autos die klas-

sischen Newtonschen Gleichungen heranziehen. Bei 

Navigationsgeräten spielt jedoch die Lichtgeschwindig-

keit schon eine Rolle und so wird zur Berechnung des 

Standortes des Fahrzeuges die Einsteinsche Relativi-

tätstheorie verwendet. Obwohl diese komplizierter ist, 

liefern ihre Ergebnisse eine bessere Übereinstimmung. 

Ist der Gegenstand dagegen sehr klein, wie z.B. ein 

Atom, wird die Quantenmechanik wichtig. Um diese ei-

nigermaßen zu verstehen, ist jedoch ein Physikstudium 

erforderlich. 

 

Auch im Glauben werden Modelle entwickelt, um das 

schöpferische und kreative Wirken Gottes zu beschrei-

ben. Bekannt sind die biblischen Erzählungen von der 

Erschaffung der Welt in sieben Tagen. Allerdings er-

kannte bereits Augustinus, dass diese Geschichten 

nicht wörtlich zu nehmen sind. Sind sie deshalb falsch? 

Die Bezeichnung "falsch" setzt voraus, dass es einen 

richtigen Bericht geben könnte. Ein solcher Bericht 

setzt jedoch voraus, dass wir Gottes schöpferischen 

Akt zweifelsfrei entschlüsseln könnten. Da aber Gottes 

Allmacht unser Denken übersteigt, ist eine letzte Ent-

schlüsselung nicht möglich. Daher könnten wir sagen, 



13 

dass es nicht ausgeschlossen ist, dass die Schöp-

fungsberichte der Bibel durchaus geeignet sein können, 

um das schöpferische Wirken Gottes darzustellen. 

 

Es ist jedoch unbestreitbar, dass die bisherigen plau-

siblen Modelle des Glaubens vielen nicht mehr plausi-

bel erscheinen. Sie halten viele Menschen sogar vom 

Glauben ab, was das Gegenteil dessen bewirkt, was 

sie eigentlich wollten. Ein moderner, naturwissenschaft-

lich orientierter Mensch kann zunächst nichts mit der 

biblischen Schöpfungsgeschichte anfangen. Er kennt 

die Urknalltheorie der Wissenschaftler, die die Entwick-

lung der Welt nachvollziehbarer beschreibt. Daher wird 

er den biblischen Schöpfungsbericht als Fantasie abtun 

und auch den dahinterstehenden Gott als eine Illusion 

betrachten. 

 

Dennoch ist der Widerspruch zwischen dem biblischen 

Schöpfungsbericht und den wissenschaftlichen Model-

len zur Entstehung des Alls und der Erde für viele kein 

Grund, nicht an Gott zu glauben. Sie können einord-

nen, dass der Schöpfungsbericht keine wissenschaftli-

che Darstellung sein soll, sondern einzig das Wirken 

Gottes beschreiben soll. Hinzu kommt, dass die Beant-

wortung der Frage, wie die Erde entstanden ist, für 

viele nicht besonders wichtig ist. 

 

Doch wie sieht es mit den für den Glauben aus heutiger 

Sicht wichtigen Punkten aus? Was ist die Ursache da-



14 

für, dass die Welt und wir existieren? Gibt es einen Ur-

grund, den wir Gott nennen können? Kann dieser Gott 

direkt in die Welt eingreifen und hat er wirklich in Jesus 

Christus "Hand und Fuß" bekommen? Haben meine 

Gebete und die Gebete der Gläubigen eine Wirkung? 

Ist Jesus wirklich von den Toten auferstanden? Werde 

auch ich einst irgendwie ewig weiterleben? Gibt es ei-

nen Himmel (oder gar eine Hölle)? Wird das Reich Got-

tes kommen? 

 

Die Lehre der Kirche gibt auf all diese Fragen eine Ant-

wort, die im Katechismus nachzulesen ist. Es war die 

Aufgabe der Theologie, diese oft alten Antworten im-

mer wieder neu zu formulieren, damit sie auch in der 

heutigen Zeit ihre Wirkung entfalten können. 

 

Jedoch können viele Menschen mit den Antworten des 

Katechismus nichts mehr anfangen. Das liegt auch da-

ran, dass sich viele Theologen direkt oder indirekt von 

den alten Antworten distanzieren und diese manchmal 

sogar ins Lächerliche ziehen. So schreibt beispiels-

weise Theologin Bundschuh-Schramm, die im bischöfli-

chen Ordinariat Rottenburg in der Abteilung Pastorale 

Konzeption angestellt ist, in einem Artikel namens "Der 

Gott von gestern" (Publik Forum, Heft 13/2020, Der 

Gott von gestern. Warum die Kirchen in der Krise 

sprachlos sind), dass der Verweis auf einen Gott, der 

ein zweites Stockwerk oberhalb der Welt bewohnt und 

dessen Himmelreich als Trost für das Unbill der Welt 

dem Gläubigen bereitsteht, schlichtweg überholt ist. 



15 

Ähnliches schreibt sie über die Auferstehung: "Die 

Glaubenshoffnung auf Auferstehung, individuell oder 

kollektiv, kann Wahrheit enthalten, aber nicht im wört-

lich verstandenen Sinne. Es handelt sich um eine My-

thologie." 

 

Heißt das im Christentum, dass die Auferstehung eine 

Sage (Mythologie = Sagenwelt) ist, die Wahrheit enthal-

ten kann, aber nicht muss? 

 

Frau Bundschuh-Schramm ist nicht alleine. Sie ver-

weist selbst auf eine Vielzahl von Theologen und Theo-

loginnen, die mit den 'geschichtlich gewachsenen Kon-

zepten' der Kirche nichts mehr anfangen können. Doch 

welches Konzept gibt es nun? Hier spricht Frau Bund-

schuh-Schramm ehrlich aus, dass bisher kein neues 

Konzept vorhanden ist. Wörtlich schreibt sie: 'Es geht 

um die Suche nach einer neuen guten Antwort und um 

das Eingeständnis, dass gegenwärtig allenfalls Bruch-

stücke zu finden sind.' 

 

Man muss Frau Bundschuh-Schramm zugutehalten, 

dass sie deutlich ausspricht, was eigentlich offensicht-

lich ist, bisher aber von niemandem so offen ausge-

sprochen wurde. Die Mehrheit der Theologen und The-

ologinnen, zumindest in Deutschland, und somit auch 

die Menschen (Professoren/innen, Priester, Pastoralre-

ferenten/innen, Katechetinnen usw.), die eigentlich den 

Glauben weitergeben sollten, können mit den überlie-



16 

ferten Glaubensinhalten der Kirche nichts mehr anfan-

gen. Sie haben jedoch selbst auch keine zufriedenstel-

lenden Antworten auf die Glaubensfragen der Men-

schen. In diesem letzten Punkt stimme ich Frau Bund-

schuh-Schramm voll und ganz zu. Kein Wunder, dass 

deshalb die Kirchen viele Gläubige verlieren und es 

schwer ist, neue Menschen anzusprechen. 

 

Es gibt jedoch zwei Punkte in der Argumentation von 

Frau Bundschuh-Schramm, die meinen Widerspruch 

herausfordern: 

 

Zum einen übernimmt sie die Sichtweise der moder-

nen, naturwissenschaftlichen Zeit, indem sie den Glau-

ben vermeintlich wissenschaftlich angeht. Hierzu zwei 

Beispiele. Zuerst eine negative Feststellung: Es gibt 

keinen Himmel im wörtlichen Sinne. Dann eine positive: 

Die christliche Hoffnung auf Auferstehung ist eine My-

thologie. 

 

Dabei übersieht sie, dass die biblische Sprache von 

Himmel und Auferstehung natürlich Bilder in den Köp-

fen der Gläubigen hervorgerufen hat, auch Bilder von 

Gott. Doch diese Bilder waren zu keiner Zeit Inhalte 

des Glaubens der Kirche und schon gar keine Tatsa-

chenberichte. Das können wir deutlich anhand der 

christlichen Kunst sehen. Die Darstellungen von Him-

mel und Auferstehung unterscheiden sich von Maler zu 

Maler. Es zeugt von Selbstüberschätzung, wenn wir 

naiv annehmen, dass die Menschen diese Bilder als 



17 

Wahrheit betrachtet hätten. Um es vorsichtig auszudrü-

cken: Die Verkünder/innen des Glaubens waren sicher-

lich immer wieder der Versuchung ausgesetzt, ein be-

stimmtes Bild von Gott als Wahrheit zu verkaufen – das 

gilt auch für Frau Bundschuh-Schramm. Doch letztend-

lich gilt die bereits alttestamentliche Regel: 'Du sollst dir 

von Gott kein Bild machen', und die Erkenntnis, dass 

dieser Gott sich nicht festnageln und festlegen lässt. 

 

Der zweite Punkt ist, dass wir uns zwar kein Bild von 

Gott machen können, aber dennoch mit Worten und 

Denkmodellen über ihn reden können. Dabei haben 

sich die Denkmodelle, also der Glaube der Kirche, über 

die Jahrhunderte hinweg weiterentwickelt. Jede Gene-

ration hat ihre eigene Sprache und Denkweise, und es 

ist die Aufgabe der Kirche, ihre Botschaft und ihre Mo-

delle über Gott so zu verkünden, dass sie bei den Men-

schen ankommt. Doch momentan scheint ihr dies nicht 

zu gelingen. 

 

In der Physik gab es ähnliche Entwicklungen. Es wurde 

bereits beschrieben, dass aus der Newtonschen Me-

chanik Gesetze hergeleitet werden können, die die Be-

wegung von Körpern gut beschreiben können. Und 

doch stößt diese klassische Mechanik an ihre Grenzen, 

wenn wir sehr hohe Geschwindigkeiten betrachten. Das 

alte Modell versagt in solchen Fällen, und alle Versu-

che, es anzupassen, scheitern. Die Lösung brachte die 

Relativitätstheorie von Einstein. Bedeutet das, dass die 



18 

Newtonsche Mechanik überholt, unzeitgemäß und so-

mit überflüssig ist? Nein, denn es zeigt sich, dass die 

Relativitätstheorie zur Newtonschen Mechanik verein-

facht, wenn wir niedrige Geschwindigkeiten in die Be-

rechnungen einsetzen. Die Newtonsche Mechanik ist 

also weiterhin (in ihrem Anwendungsbereich) gültig. 

 

Wenn ich diese Erkenntnis auf die Theologie übertrage, 

bedeutet dies: Die Sprache, mit der die Kirchen über 

Gott reden, ist in der heutigen Zeit nicht mehr befriedi-

gend. Wir brauchen neue Impulse und neue Sichtwei-

sen. Aber diese neue Sichtweise muss nicht das Alte 

zerstören. Was bisher galt, bleibt bestehen, wird verfei-

nert und weiter ausgebaut. Die Tragfähigkeit eines 

neuen Denkmodells zeigt sich gerade darin, dass die 

alten Wahrheiten weiterhin enthalten sind. Nicht zuletzt 

ist es auch aus Nächstenliebe zu den Menschen un-

klug, alte Denkmuster als lächerlich darzustellen und zu 

zerstören, solange kein neues Modell vorhanden ist, 

das von vielen akzeptiert wird. 

 

Vielleicht kennen Sie in der Physik das Bohrsche Atom-

modell. Elektronen umkreisen auf bestimmten Bahnen 

den positiven Atomkern. Mit diesem einfachen Modell 

lassen sich viele Phänomene erklären. Doch bei ge-

nauerer Betrachtung findet man Ungenauigkeiten und 

Unschärfen, die durch die Quantenmechanik erklärt 

werden. Die Quantenmechanik selbst ist jedoch kom-

plex und Physiker benötigen in ihrem Studium ein gan-

zes Semester, um das einfachste aller Atome, das 



19 

Wasserstoffatom (mit nur einem Elektron), zu berech-

nen. Dennoch ist es nicht überraschend, dass in den 

meisten technischen Ingenieurstudiengängen weiterhin 

das einfache Bohrsche Atommodell verwendet wird. 

Das Modell ist nicht falsch oder abschreckend. Im Ge-

genteil, viele, die sich durch die Quantenmechanik ge-

quält haben, schätzen nun umso mehr das einfache 

Modell, obwohl sie sich seiner Schwächen und Unzu-

länglichkeiten bewusst sind. 

 

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass es sich als 

Tatsache herausstellt, dass die Kirchen heute vielen 

Menschen im technisch hochentwickelten Europa 

nichts mehr zu sagen haben. Daher wird im Folgenden 

der Versuch unternommen, ein neues Denkmodell zu 

entwickeln. Anders als bei anderen Modellen basiert 

dieses Modell nicht auf Philosophie oder Theologie, 

sondern auf Naturwissenschaft. Das neue Modell wird 

im Folgenden entwickelt. Das endgültige Ergebnis steht 

noch nicht fest. Es wird daran gemessen, ob es zumin-

dest annähernd die alten Modelle und die Lehre der 

Kirche beinhaltet und vor allem den heutigen Menschen 

eine Hilfe zur Beantwortung ihrer existenziellen Fragen 

ist. Für den Feinschliff sind dann die Theologen und 

Theologinnen gefragt. Ob diese Ideen bei ihnen auf of-

fene Ohren stoßen werden? 

 

  



20 

Wellen 
 

Nichts fasziniert Kinder so sehr wie das Stehen auf ei-

ner Brücke, das Werfen eines Steins oder Stocks ins 

Wasser und das Beobachten, wie sich die Wellen von 

diesem Ausgangspunkt ausbreiten und schließlich klein 

und unscheinbar am Ufer eintreffen. 

 

Es gibt neben den Wasserwellen auch Schallwellen, 

die wir als Töne bezeichnen. Ebenso existieren elektro-

magnetische Wellen wie Licht- und Funkwellen, die bei-

spielsweise bei Handys, Radios und Fernsehgeräten 

verwendet werden. Etwas exotischer sind Biege- und 

Torsionswellen, und die Aufzählung könnte sicherlich 

fortgesetzt werden. 

 

Wenn sich Wellen überlagern sprechen wir von Interfe-

renz.  Bei bestimmten Bedingungen können sich diese 

Wellen aufaddieren und es kommt zur Resonanz. Wir 

erleben sie positiv bei Musikinstrumenten, wo ein Reso-

nanzkörper einem Ton eine ganz bestimmte, volle 

Klangfarbe verleiht. Daher klingt ein Ton mit 440 

Schwingungen pro Sekunde auf einer Geige anders als 

auf einer Trompete. Negativ kennen wir Resonanzen 

vielleicht aus dem Auto, wo ein kleines bewegliches 

Teil bei einer Anregung mit der Eigenfrequenz ein gro-

ßes, lautes Scheppern verursachen kann. 

 



21 

Dass kleine Worte große Wirkungen bei Menschen er-

zeugen können, beschrieb auch Josef von Eichendorff 

in einem seiner Gedichte: "Schläft ein Lied in allen Din-

gen, die da träumen fort und fort, und die Welt hebt an 

zu singen, triffst du nur das Zauberwort." Es liegt nahe, 

diesen Effekt als Resonanz zu beschreiben. Doch was 

genau ist Resonanz, und welche Voraussetzungen und 

Bedingungen sind erforderlich, damit Resonanz eintritt? 

 

Dies ist zunächst eine technische Frage, der wir nach-

gehen wollen und die sich in diesem Bereich oft lösen 

lässt. Spannend wird es jedoch, wenn wir diese Lösun-

gen auf die menschliche Ebene herunterbrechen. Wo-

ran liegt es, dass die Worte der Kirchen über Gott bei 

vielen Menschen ohne Resonanz bleiben? Und was 

würde passieren (oder passiert), wenn Gott bei uns - 

auf welche Weise auch immer - Resonanz auslösen 

würde? Könnten wir dann - wie Eichendorff es be-

schreibt - als Gemeinschaft oder auch individuell abhe-

ben? 

 

Zunächst gilt jedoch die Erfahrung, dass auch wir so et-

was wie menschliche Resonanzkörper sind. Hoffentlich 

hat jeder schon einmal erlebt, wie ein passendes Zau-

berwort uns beschwingt, glücklich und befreit fühlen 

lässt. Oft ist es das Wort "Ich liebe dich" oder etwas Bo-

denständigeres wie "Ich schätze dich". Manchmal sind 

es aber auch ehrliche Worte der Kritik, die in uns nach-

klingen und unsere Ansichten und unser Leben verän-



22 

dern. Es gibt auch negative Resonanz. Jedes langjäh-

rig verheiratete Ehepaar kennt Worte und Bemerkun-

gen, die den Partner oder die Partnerin so in Rage brin-

gen können, dass er oder sie innerhalb kürzester Zeit 

aus der Haut fährt. 

  



23 

Technische Voraussetzung für Resonanz 
 

Es braucht drei Dinge, um etwas in Resonanz zu ver-

setzen: einen Resonator und eine dazu möglichst exakt 

passende geeignete Anregungsquelle. Beides steht in 

einer bestimmten Wechselwirkung. Hat die Anregungs-

quelle eine geringe Energie oder passt sie nicht exakt, 

so muss das durch die Güte bzw. die Qualität des Re-

sonators ausgeglichen werden. 

Als drittes muss die Anregungsenergie irgendwie in den 

Resonator gelangen. Ist die Güte des Resonators sehr 

hoch, so braucht diese Anregung nicht groß zu sein. 

Auch eine zufällige Anregung im Resonator reicht dann 

aus, um den Resonator in Resonanz zu bringen. 

 

Ein technisches Beispiel hierfür ist der Laser. Diesen 

gibt es in unterschiedlichen Leistungsstufen. Angefan-

gen beim Laserpointer bis hin zum Hochleistungslaser. 

Im Laserinnern befindet sich ein optischer Resonator. 

Sind alle Bedingungen erfüllt, dann reicht schon eine 

kleine Lichtwelle aus um dessen Signal durch Rück-

kopplung so zu verstärken, dass beim Auskoppeln ei-

nes kleinen Teils der Energie diese bei Hochleistungs-

lasern ausreicht, um im austretenden Laserstrahl Werk-

stoffe zum Schmelzen zu bringen. 

 

Für die Anregung gelten ganz bestimmte Bedingungen. 

Die Art der Anregung - ausgedrückt in Frequenz und 

Wellenlänge - muss exakt zum Resonator passen. 



24 

Schon eine geringe Abweichung schwächt die Reso-

nanz. In der Praxis passt man beim Abstimmen eines 

Resonators so lange seine mechanischen Eigenschaf-

ten an, bis die Resonanz maximal wird. Doch um die-

sen Vorgang durchzuführen, muss zunächst zumindest 

eine geringe Resonanz vorhanden sein. 

 

Wenn dann alle Voraussetzungen erfüllt sind, führt eine 

geringe Anregung dazu, dass sich die Anregungsener-

gie im Inneren des Resonators aufschaukelt und ext-

rem hoch wird. So hoch, dass beim Auskoppeln eines 

kleinen Teils der Energie eine große Wirkung erzeugt 

wird. 

 

  



25 

Resonanz in der Musik 

 

Die Musik entsteht durch Resonanz. Eine Orgelpfeife 

ist schön anzusehen, aber sie wird erst zu einem klin-

genden Klangkörper, wenn sie von einem Luftstrom an-

geregt wird. Dadurch entsteht eine stehende Welle im 

Inneren der Pfeife, die zur Resonanz führt und einen 

klaren Ton erzeugt. Dieser Ton hängt von den Abmes-

sungen der Pfeife ab. Lange Pfeifen erzeugen einen 

tiefen Ton, während kurze Pfeifen einen hohen Ton er-

zeugen, sodass jeder Pfeife ein eigener Ton zugeord-

net werden kann. 

 

Es gibt Instrumente, auf denen mehrere Töne gespielt 

werden können. Zum Beispiel die Flöte, die an eine Or-

gelpfeife erinnert. Durch das Abdecken von Löchern 

entstehen verschiedene Resonanzbedingungen. Ähnli-

ches gilt für die Klarinette, das Saxophon, das Fagott 

und die Oboe. 

 

Bei Streichinstrumenten wird die Eigenschwingung der 

Saite gezielt durch das Abgreifen der Saite beeinflusst. 

Die Saite gerät in Resonanz, und diese Resonanz wird 

durch den Korpus des Instruments verstärkt, der eben-

falls durch den Ton der Saite angeregt und in Reso-

nanz versetzt wird. Dies ist das Prinzip bei Gitarre, 

Geige, Bratsche, Cello usw. 

 



26 

Bei einigen Blasinstrumenten wie der Trompete wird 

die Resonanz z.B. durch Ventile beeinflusst. Bei der 

Posaune wird die Länge verändert. Aber auch die Art 

des Blasens, der Ansatz, spielt eine Rolle. Je nach An-

satz können verschiedene Resonanzfrequenzen ange-

regt werden. 

 

Wer zum ersten Mal versucht, einem Blasinstrument ei-

nen Ton zu entlocken, wird oft enttäuscht sein. Das 

Gleiche gilt für Streichinstrumente. Die erzeugten Töne 

klingen anfangs schräg und blechern. Erst wenn der 

Ton rund, voll und wohlklingend wird, wissen wir, dass 

wir in guter Resonanz sind. 

 

 

  



27 

Was bedeutet dies für den Glauben? 
 

In der Bibel gibt es viele Beispiele von Resonanz. Da 

sind die Fischer, die von dem Wort Jesu so erfüllt sind, 

dass sie alles liegen lassen und ihm nachfolgen. Hier 

hat das Wort Jesu eine lebensverändernde Resonanz 

bei diesen Menschen ausgelöst. Es gibt auch Ge-

schichten im Alten Testament, die davon berichten, 

dass ein leichter Windhauch oder ein sanftes Säuseln 

ausreicht, um Menschen in Resonanz zu versetzen (1. 

Könige 19,11-12). 

 

Ich erinnere mich selbst an meine Kindheit. Auf irgend-

eine Weise hat mich die Liturgie der Messe so faszi-

niert, dass ich sie zuhause mit Freunden nachgespielt 

habe. Wie ist es heute? Fast immer erhalte ich die Ant-

wort, dass die Liturgie mir eigentlich nichts bringt. Es ist 

zunächst müßig darüber nachzudenken, an wem das 

liegt. Ist es die Art der Liturgie – also die Anregung – o-

der sind es die Resonatoren (die Menschen)? 

 

Wichtiger scheint mir zunächst die Frage zu sein, ob es 

andere Bereiche gibt, in denen diese Menschen eine 

ähnlich faszinierende Erfahrung machen. Ist es ein Mu-

sikstück, ist es der Besuch bei einem Kranken, das Ge-

spräch mit einem Freund, das Zusammensein und Eins 

werden mit einem Freund oder einer Freundin, oder ist 

es beim Lesen eines Buches? Es gibt wiederum an-



28 

dere, die ins Staunen geraten, wenn sie durch ein Mik-

roskop schauen und die Winzigkeit der Atome erahnen 

oder wenn sie mit einem Teleskop in den Himmel 

schauen und dabei über die Größe des Universums 

staunen. Oft sind es auch alltägliche Dinge wie das Blü-

hen von Blumen oder ein romantischer Sonnenunter-

gang, die uns staunen lassen und etwas in uns zum 

Klingen bringen. 

 

Wo und wie kommen Menschen in Resonanz? Ich 

denke, ich kann vorhersagen, dass jeder Mensch einen 

"Zauberpunkt" hat, an dem er zutiefst berührt wird. Ei-

nen Punkt, den es zu entdecken gilt, damit der Reso-

nanzkörper Mensch von Energie und Leben erfüllt wird. 

Den Menschen dabei zu helfen, diesen "Zauberpunkt" 

und somit ihre Resonanzfrequenz zu finden, ist - nach 

meiner Überzeugung - die Aufgabe einer missionari-

schen und diakonischen Kirche. 

 

Die Kirche kennt bewährte Methoden, um den Men-

schen die Nähe Gottes spürbar werden zu lassen. 

Dazu gehören die Verkündigung der frohen Botschaft 

von Jesus Christus, die Sakramente und die in ihrer 

Tradition gesammelten Antworten auf die wichtigen 

Fragen des Menschen. Doch was ist, wenn diese Ver-

kündigung bei vielen Menschen keine Resonanz fin-

det? Dann sehe ich aus meiner Sicht zwei Möglichkei-

ten: Die erste ist die derzeit praktizierte Methode, bei 

der versucht wird, die Menschen durch Unterricht und 



29 

Katechese bei der Taufe, der Erstkommunion, der Fir-

mung usw. so zu formen, dass sie die Botschaft verste-

hen und begreifen können. Eine alternative Methode 

wäre es, die Verkündigung und die Art der Botschaft so 

auszurichten, dass sie auch Menschen erreicht, die bis-

her nicht erreicht werden konnten. Technisch gesehen 

muss die Botschaft und das Signal des Glaubens so 

weit verändert und erweitert werden, dass es auch von 

heute technisch orientierten Menschen aufgenommen 

werden kann. Diese zweite Möglichkeit bedeutet auch, 

dass in bisher unbekannten Bereichen meines Lebens 

plötzlich die Nähe Gottes und damit der Glaube erfah-

ren und spürbar werden kann. 

 

Konkret bedeutet dies: Wenn ich an einem bestimmten 

Punkt meines Lebens erstaunt bin, wenn ich innerlich 

berührt werde, um es altmodisch auszudrücken, wenn 

mein Herz brennt, dann ist möglicherweise Gott für 

mich nahe und erfahrbar. Eine Kirche, die diese per-

sönliche Lebenserfahrung ignoriert, verfehlt ihren Auf-

trag, den Menschen Gott erfahrbar zu machen. Es ist 

jedoch auch die Aufgabe der Kirche als Gemeinschaft 

von Gläubigen, die Glaubenserfahrung Einzelner dahin-

gehend zu überprüfen, ob sie eine individuelle Glau-

benserfahrung sind oder ob sie auch geeignet sein 

kann, anderen Menschen den Zugang zu Gott zu eröff-

nen. 

 

Denn es gibt auch eine lang anhaltende negative Reso-

nanz. Ein beleidigendes Wort kann in mir hochkochen 



30 

und mich in aufbrausende Rage versetzen und Hass 

erzeugen. Die unerfüllte Sehnsucht nach einem erfüll-

ten Leben kann zu Alkohol- und Drogensucht führen, 

und die zwanghafte Suche nach erfüllender Liebe kann 

auch den Ursprung für den Missbrauch von Menschen 

darstellen. 

 

Wie aber kann ich negative von positiver Resonanz un-

terscheiden? Konkreter in welchen Resonanzen bin ich 

Gott nahe? 

 

Ein Blick auf mechanische Resonatoren, wie Musikin-

strumente hilft hier weiter. Wenn das, was mich in Re-

sonanz versetzt einen klaren, erfüllenden, wohltuenden 

„Ton“ erzeugt, dann bin ich sicher auf dem richtigen 

Wege. 

 

Menschlich gesprochen, wenn die Resonanz in mir 

mich mit Liebe, Freude, Friede, innerer Ruhe, Gelas-

senheit und Geduld ausfüllt, dann ist von einer positi-

ven Resonanz auszugehen.   

  



31 

Christ sein 
 

Alle christlichen Gemeinschaften berufen sich auf Je-

sus Christus. Doch wer ist und war Jesus Christus? Die 

Antwort darauf ist vielfältig. In den Berichten über Jesus 

wird er als Prophet, Messias, Heiland, Menschensohn 

usw. bezeichnet, und schließlich auch als Sohn Gottes. 

Insbesondere die letzte Bezeichnung als "Sohn Gottes" 

hat sich in der Geschichte der Christen als das tref-

fendste Bild für die Beziehung zwischen Gott und Jesus 

herauskristallisiert und wird es sicherlich auch bleiben. 

 

Lassen Sie uns ein neues Bild wagen und Jesus als ei-

nen menschlichen Resonanzkörper betrachten. Nicht 

als einen unvollkommenen, wie wir es sind, sondern als 

einen perfekten Resonanzkörper, der in der Lage ist, 

die Resonanz, die von Gott ausgeht, exakt zu empfan-

gen. Dieser Resonanzkörper würde bei Anregung eine 

perfekte Resonanz erzeugen, die so stark ist, dass sie 

letztlich nicht von ihrer Anregungsquelle (= Gott) unter-

schieden werden kann. Gott und Jesus wären miteinan-

der in vollkommener Resonanz. Was noch fehlen 

würde, wäre eine erste Anregung, etwas, das von Gott 

ausgeht... Gott, Anregung, Jesus.  

 

Ein neues Bild für die Dreifaltigkeit. Sicherlich gewöh-

nungsbedürftig, aber vielleicht für den ein oder anderen 

verständlicher als traditionelle Erklärungsversuche. 



32 

Auch wir selbst können uns als Resonatoren vorstellen. 

Doch wir sind nicht vollkommen. Wenn uns etwas be-

eindruckt, wenn unser Herz brennt, dann klingt diese 

Resonanz meist mehr oder weniger schnell ab. Dann 

benötigen wir eine neue Anregung. Diese Anregung 

kann wieder direkt von Gott kommen oder auch von an-

deren Resonatoren. Denn jeder Resonator ist während 

seiner Resonanz eine Quelle der Resonanz für andere.  



33 

Ewiges Leben 
 

Die Auferstehung von den Toten und das ewige Leben 

sind zentrale Glaubensinhalte des christlichen Glau-

bens. Doch ehrlich gesagt, wer kann sich das heute 

noch ernsthaft vorstellen? Die Vorstellung vom Himmel 

als einem überirdischen Ort, an dem wir uns alle wie-

dertreffen werden, erscheint absurd. Auch andere Bil-

der wie das Paradies, ein ewiges Hochzeitsmahl oder 

ein strahlendes himmlisches Jerusalem am Jüngsten 

Tag sind Bilder, mit denen viele heutzutage nichts mehr 

anfangen können. 

 

Jeder Mensch sehnt sich nach Liebe. Es wurde bereits 

bemerkt, dass Worte und Taten der Liebe Menschen in 

positive Resonanz versetzen können. Doch die Liebe 

von Menschen ist immer begrenzt und oft nicht frei von 

Eigennutz. Papst Benedikt schrieb eine Enzyklika zum 

Thema "Gott ist Liebe" (Deus Caritas Est). Damit 

drückte er das Zentrale der christlichen Botschaft aus. 

Wenn schon menschliche Liebe oder Musik, Kunst und 

Literatur viele Menschen in Resonanz bringen und ihr 

Leben erfüllen können, wie viel mehr kann dann die 

Liebe Gottes bewirken? Besteht das ewige Leben da-

rin, dass wir im Tod von der Liebe Gottes erfüllt werden 

und Gott unsere Resonanzabsorber entfernt, sodass 

nichts mehr uns daran hindert, die Liebe Gottes aufzu-

nehmen und diese sich in ungeheuerlicher Weise in 

uns ausbreitet? So weit, bis wir von ihr vollkommen er-

füllt werden. Diese vollkommene Fülle in uns bringt uns 



34 

tiefen Frieden und Erlösung. Da der Tod kein endgülti-

ger Endpunkt ist, verliert mit dem Beginn des Todes 

auch der Begriff Zeit seine Bedeutung. Um Zeit zu defi-

nieren, braucht es entweder einen periodischen Ablauf 

wie Tag und Nacht oder mindestens zwei feste Zeit-

punkte. Da dies mit dem Tod nicht mehr gegeben ist, 

beginnt das, was wir bisher als Ewigkeit bezeichnet ha-

ben, und letztendlich bedeutet es, dass es keine Zeit 

mehr gibt. 

 

Natürlich behalten die Bilder vom Paradies und vom 

Hochzeitsmahl ihre Gültigkeit. Hinzu kommt nun das 

Modell der vollkommenen Erfüllung durch Resonanz. 

Dies ist eine Erfahrung, die wir hoffentlich immer wieder 

in unserem Leben, wenn auch nur im kleineren Maß-

stab, gemacht haben. Denn dort, wo Ereignisse, Taten 

und Worte von Menschen oder das Staunen über die 

Natur und die Kunst uns in positive Resonanz versetzt 

haben, dort erfahren wir bereits einen kleinen Teil des 

Wunders, das uns nach dem Tod erwartet. Wenn 

Christen glauben, dass Jesus Christus sie von der Erb-

sünde erlöst hat, könnte man dies so interpretieren, 

dass der Tod Jesu am Kreuz den Absorber im Reso-

nanzkörper der Menschen aufgelöst hat. Jetzt sind wir 

fähig, im Tod die von Gott ausgehende Energie in voll-

kommener Fülle in uns zur Resonanz kommen zu las-

sen. 

  



35 

Feinabstimmung 
 

Wer einen physikalischen Resonator neu aufbaut, hat 

am Anfang oft Schwierigkeiten, da der Resonator in der 

Regel nicht sofort in Resonanz gerät, wenn Energie 

eingespeist wird.  

 

Technisch betrachtet gibt es dann zwei Möglichkeiten, 

um eine Resonanz zu erreichen. Entweder ändert man 

die Frequenz und somit die Energie des Anregungssig-

nals oder man verändert den Resonator selbst. Sobald 

man im Resonator auch nur ein sehr schwaches Signal 

misst, wird die Sache einfacher. Nun ändert man den 

Resonator nur noch in kleinen Schritten und beobach-

tet, ob das Resonanzsignal nach jeder kleinen Verän-

derung größer oder kleiner wird, bis es ein Maximum 

erreicht. 

 

Wenn wir dies auf das Leben anwenden, bedeutet es, 

dass wir achtsam sein sollten, um herauszufinden, wel-

che Signalquellen das Leben eines jeden Menschen in 

Resonanz versetzen. Dann können wir in kleinen 

Schritten daran arbeiten, damit diese Resonanz immer 

stärker wird. Oft werden wir feststellen, dass es sogar 

mehrere Energien gibt, die eine Person in Resonanz 

bringen können, und eine Fixierung und Optimierung 

auf eine einzige Signalquelle bedeutet in der Regel, 

dass andere Quellen nicht mehr optimal wahrgenom-

men werden können. Wenn diese Signalquelle dann 



36 

wegfällt, fühlt man sich leer, und es ist notwendig, die 

Resonanz erneut aufzubauen und sich auf diese an-

dere Resonanzquelle wieder zu fokussieren. Hinzu 

kommt, dass es im menschlichen Leben immer Eigen-

schaften oder Ereignisse gibt, die diese Energie in uns 

absorbieren, sodass die Resonanz oft nicht sehr stark 

ausfällt. 



37 

„Am Anfang war das Wort“, 
 

damit beginnt das Evangelium nach Johannes. Dass 

Worte etwas bewegen können, wurde bereits mehrfach 

erwähnt. Und so lässt sich auch verstehen, dass das 

Wort Gottes, selbst wenn es leise und unhörbar ist, 

eine enorme Wirkung entfalten kann, wenn es von ei-

nem guten Resonator aufgenommen wird. Dieser Re-

sonanzkörper war nach christlicher Erfahrung auf ide-

ale Weise Jesus Christus, der das Signal aufnimmt, 

verstärkt und sicht- und hörbar weitergibt. Wer ihn hört, 

hört letztendlich Gottes Signal. Wer sein Leben auf Je-

sus Christus ausrichtet, wird selbst zum Resonanzkör-

per für Gott und macht dadurch der Welt erfahrbar, 

dass die Fülle des Lebens erreichbar ist.  

 

Doch wir sind ein Mensch mit Fehlern und Kanten und 

so trifft das Signalwort bei uns oft nur auf einen unvoll-

kommenen Resonanzkörper. Dies gilt sowohl für den 

einzelnen Menschen als auch für die Summe der Re-

sonatoren, nämlich die Kirche. Sich dessen bewusst zu 

sein, zeigt die Akzeptanz der Realität. Immer wieder 

bedeutet es, sich neu auf das Signal Gottes auszurich-

ten und sich selbst zu einem idealen Resonator zu ent-

wickeln. Dabei ist uns bewusst, dass die vorhandenen 

Übertragungswege das Signal verändern können und 

daher eine kontinuierliche Anpassung an das sich än-

dernde Signal unausweichlich ist. 

 



38 

Wenn jedoch jeder Mensch ein – wenn auch unvoll-

kommener – Resonanzkörper Gottes ist, dann ist auch 

durch jeden Menschen eine Resonanzkopplung mög-

lich. In der Physik kann man beobachten, dass ein an-

geregter Resonanzkörper, der in die Nähe eines noch 

nicht angeregten Resonanzkörpers gebracht wird, die-

sen ebenfalls in Resonanz versetzt, und er wird wiede-

rum in der Lage sein, andere in Resonanz zu bringen. 

Dies bedeutet letztendlich, dass das Signal Gottes ei-

nerseits direkt bei einer Person Resonanz auslösen 

kann, aber andererseits auch die Möglichkeit besteht, 

dass dieses Signal indirekt durch die Resonanz von an-

deren Menschen weitergegeben wird. 

 

Um diese Resonanz von einem Menschen auf einen 

anderen zu übertragen, ist es notwendig, dass der 

zweite Resonator seine Eigenschaften so anpasst, 

dass sie auf die gleichen Randbedingungen treffen wie 

beim ersten Resonator. Menschliche Signale bestehen 

aus Worten, Gesten und Taten. Wenn sie nicht über-

einstimmen, wird es schwierig oder sogar unmöglich 

sein, das Signal weiterzugeben, weil die Bedingungen 

unklar sind. Um es deutlich an einem Beispiel auszu-

drücken: Christliche Menschen, die das Signal der 

Liebe weitergeben möchten, aber gleichzeitig andere 

Menschen lieblos behandeln oder sogar missbrauchen, 

werden keine positive Resonanz bei anderen finden. 

Menschen, die nach einem erfüllten Leben suchen, 

werden dann nach anderen Signalquellen Ausschau 

halten. 



39 

In der Physik würde man in einem solchen Fall zu-

nächst einen Reset versuchen. Reset bedeutet, die ei-

gene Resonanz auf null abklingen zu lassen, bis nichts 

mehr vorhanden ist. Danach wird eine neue Resonanz 

aufgebaut, und durch eine erneute Abstimmung des 

Resonators wird darauf geachtet, dass sich die ge-

wünschten Schwingungen und Resonanzen aufbauen 

und dass Resonanzkörper und ausgesendetes Signal 

übereinstimmen. Ob ein solcher Reset nach den welt-

weiten Missbrauchsfällen in der Kirche bereits stattge-

funden hat, darüber kann jeder sein eigenes Urteil bil-

den.  



40 

Kirche 
 

Die Aufgabe der Kirche besteht darin, alles, was sie 

von Jesus Christus empfangen hat, weiterzugeben. 

Dazu gehört als erster Schritt, dass sie selbst die Bot-

schaft von Jesus Christus aufnimmt.  

 

Um mit dieser Botschaft in Resonanz zu treten, muss 

die Kirche ähnliche Eigenschaften wie Jesus aufwei-

sen. Ein Resonator kann nur einen anderen Resonator 

anregen, wenn er dieselben oder zumindest ähnliche 

Eigenschaften besitzt. Wenn wir uns die Eigenschaften 

von Jesus anschauen, sehen wir, dass er ein Wander-

prediger war und ein einfaches Leben führte. Er war of-

fen für Gottes Wort und hat sich für Gott und die Men-

schen geopfert. 

 

Um nun in Resonanz mit Jesus zu kommen, müssen 

diejenigen, die die Botschaft verkünden, Jesus ähnlich 

werden, um zu wahren Übermittlern des Glaubens zu 

werden.  

 

Dies erfordert ein einfaches, unabhängiges auf Gott hin 

ausgerichtetes Leben und damit letztlich eine arme Kir-

che. Fehlen diese Eigenschaften, kann die Resonanz, 

die von Jesus ausgeht, sich bei den Verkündern kaum 

oder gar nicht entwickeln. In einem solchen Fall verfeh-

len die Verkünder und somit die Kirche ihre eigene Auf-

gabe und ihren Sinn. 



41 

Eucharistie 
 

Ob ein Modell gut ist, zeigt sich erst, wenn es auch 

kompliziertere Dinge erklären kann. Eines der kompli-

ziertesten Themen in der katholischen (aber auch in 

anderen) Kirchen ist sicherlich die Wandlung von Brot 

und Wein in den Leib und das Blut Jesu. Der Priester 

spricht die Worte "Dies ist mein Leib" und "Dies ist mein 

Blut" während der Eucharistiefeier und berührt dabei 

Brot und Wein. 

 

Wie kann nun ein Stück Brot zu Jesu Leib werden? Wie 

lässt sich dies mit dem Resonanzmodell vereinbaren? 

Aus akustischen Experimenten wissen wir, dass ein 

Resonanzkörper, der durch eine Stimmgabel angeregt 

wurde, diesen Ton an einen anderen, identischen Re-

sonanzkörper weitergeben kann. Der Resonanzkörper 

wird dabei selbst zum Tonerzeuger. Er erhält plötzlich 

eine zusätzliche Eigenschaft (er sendet einen Ton aus), 

während seine ursprünglichen mechanischen Eigen-

schaften unverändert bleiben. Mit diesem Modell könn-

ten wir erklären, dass das Brot in der Eucharistie eine 

neue Eigenschaft erhält, ohne dass sich seine physika-

lischen oder chemischen Eigenschaften ändern. 

 

Was jedoch nicht in unser Modell passt, ist die Tatsa-

che, dass der Leib Christi und das Brot zwei Resonato-

ren sind, die physikalisch betrachtet überhaupt nicht zu-

einander passen. Wie kommt es also dazu, dass Jesus 



42 

sich selbst mit Brot vergleicht? Gibt es andere - nicht 

physikalische - Eigenschaften, in denen Brot und der 

Leib Jesu übereinstimmen? 

 

Eine Andeutung hierzu finden wir in Johannes 6,35, wo 

Jesus sagt: "Ich bin das Brot des Lebens. Wer zu mir 

kommt, wird nie wieder hungrig sein." Es ist offensicht-

lich, dass Jesus nicht von normalem Brot spricht, um 

das wir beispielsweise im Vaterunser bitten (unser tägli-

ches Brot...), das unseren körperlichen Hunger stillt und 

uns am Leben erhält. 

 

Jesus meint einen anderen Hunger ("Der Mensch lebt 

nicht vom Brot allein..."), den Hunger nach der lieben-

den Gegenwart Gottes, ein Hunger, der uns unruhig 

macht und uns keine Ruhe finden lässt. Die Botschaft 

der Evangelien lautet: Jesus kann diesen Hunger nach 

Liebe stillen, ähnlich wie normales Brot unseren tägli-

chen körperlichen Hunger stillt. Durch diese Verbin-

dung von Brot und Leben sowie der Botschaft von Je-

sus Christus ist zumindest theoretisch eine Resonanz 

zwischen Brot und Jesus möglich. 

 

Doch die Worte der Eucharistie sprechen auch vom 

Leib Christi, der im Brot Resonanz finden soll. Dies ist 

nur durch den besonderen Tod Jesu zu verstehen. Er 

stirbt qualvoll am Kreuz. Nach christlichem Verständnis 

stirbt er für uns und zeigt uns dadurch seine Liebe. 

Denn es gibt keine größere Liebe als die, wenn jemand 

sein Leben für einen anderen opfert. Jesus tut dies. Er 



43 

opfert für uns alle sein Leben und damit seinen Leib. 

Dabei erinnert dieses Opfer an vorchristliche oder heid-

nische Bräuche, bei denen Tiere auf dem Altar getötet 

wurden. Besonders in Erinnerung sei hier das Lamm, 

das die Israeliten in der Gefangenschaft in Ägypten 

schlachteten und dessen Blut ihnen wirklich ein neues 

Leben in Freiheit schenkte. 

 

Wenn Jesus sich in Brot und Wein opfert, greift er auf 

diese vorhandene Resonanz der Israeliten zurück und 

verleiht ihr eine neue Klangfarbe. Dieses Opfer Jesu 

am Kreuz findet Resonanz in Brot und Wein während 

des Abendmahls vor seinem Tod. Dieses Brot, das mit 

Jesus in Resonanz steht, hat - obwohl physikalisch und 

chemisch unverändert - einen neuen energetischen In-

halt erhalten. Obwohl es weiterhin Brot ist, ist es zu Je-

sus Christus geworden, der am Kreuz seinen Leib tat-

sächlich opfert, um uns das Leben zu schenken. 

 

Wenn wir heute die Eucharistie feiern, erinnern wir uns 

an das Abendmahl und den Tod Jesu am Kreuz. Diese 

Erinnerung und die durch Christus begründeten Reso-

nanzworte verleihen dem Brot der Eucharistie neue Ei-

genschaften. Es wird für uns zum lebensspendenden 

Brot, das unsere innere Leere füllen kann und uns da-

mit Christus ähnlich werden lässt. 

 

Jesus hat das Abendmahl am Tag vor seinem Tod ge-

feiert. Wenn wir uns darauf einlassen und dieses Brot 

in uns zum Klingen kommt, spüren wir die Liebe Gottes 



44 

durch die Hingabe Jesu am Kreuz. Doch sein Tod ist 

nicht das Ende der Resonanz. Dieses Brot soll uns mit 

der in Christus begründeten Hoffnung erfüllen, dass der 

Tod nicht der letzte Ton ist, der erklingt, sondern dass 

Gott unseren Resonanzkörper unendlich mit Liebe er-

füllen kann. 

 

Nicht alle Christen erfahren jedoch diese Resonanz. 

Wie wir gesehen haben, kennt Gott viele Wege, um je-

dem einzelnen Menschen seine Nähe spüren zu las-

sen. Jesus selbst hat das Abendmahl gefeiert, als er 

seinen Tod vor Augen hatte. Vielleicht braucht es Not, 

Leid und die Nähe des Todes, um besonders empfäng-

lich für das lebensspendende Brot zu werden. 

 

Die gute Tradition, Sterbenden vor ihrem Tod noch das 

Brot Jesu zu geben, wird hoffentlich dazu führen, dass 

sie durch ihre Schmerzen und ihre existenzielle Not be-

reits vor ihrem Tod etwas von dem erahnen, was sie 

nach christlichem Glauben in der auf sie zukommenden 

Fülle der vollkommenen Resonanz erfahren werden. 

 

Als „Geheimnis des Glaubens“ wird das Abendmahl oft 

bezeichnet. Doch diese Aussage alleine reicht vielen 

nicht. Das Resonanzmodell ist der Versuch diesem Ge-

heimnis auf die Spur zu kommen. 

 

  



45 

Gott ist überall  
 

Immer dann, wenn wir uns wundern, staunen, betroffen 

oder begeistert sind, können wir eine Ahnung von et-

was bekommen, das über die Realität unserer Sinne 

hinausweist. Es könnte sich dabei um eine Erfahrung 

der Nähe Gottes handeln. 

Diese Erfahrung ist nicht an eine bestimmte Religions-

zugehörigkeit gebunden. Jeder Mensch wird diese Er-

fahrung vermutlich mehrmals in seinem Leben machen, 

und nicht alle werden sie als Gotteserfahrung interpre-

tieren. Dennoch spüren sie, dass sie in den Momenten 

der Resonanz einem sinnerfüllten Leben sehr nahe 

sind. 

Religionen bündeln die gleichen Gotteserfahrungen vie-

ler Menschen. Zum Beispiel hat das Volk Israel in sei-

ner Geschichte immer wieder die Nähe Gottes gespürt. 

Durch diese gemeinsame Erfahrung entwickelte sich 

eine gemeinsame Vorgehensweise und gemeinsame 

Rituale, um Gott nahe zu sein, nämlich das Judentum. 

Die muslimische Glaubensgemeinschaft glaubt, dass 

sie beim Lesen des Korans direkt das Wort Gottes 

wahrnimmt, das Mohammed durch den Erzengel Gab-

riel verkündet wurde. Durch das Lesen des Korans, ihr 

Gebet und ihr Leben versuchen Muslime, in Einklang 

mit Gott zu kommen. 



46 

Im Hinduismus gibt es mehrere Arten, um in Einklang 

mit Gott zu gelangen. Dazu gehören Gebet, die Vereh-

rung bestimmter Statuen oder Bilder, eine heilige Spra-

che und der Gebrauch bestimmter Kräuter. 

  



47 

Negative Resonanz 
 

Dass Resonanzen in uns nicht immer positiv sein müs-

sen, wurde bereits oben angedeutet. Resonanzen bei 

Menschen können durchaus auch negative Auswirkun-

gen haben. Ein Beispiel dafür ist die Ideologie des Nati-

onalsozialismus. Hier wurden Menschen und ganze 

Menschenmassen so manipuliert, dass sie in Resonanz 

und Ekstase gerieten und dadurch schreckliche und 

zerstörerische Handlungen vollbrachten. 

 

Es ist daher die eigentliche Aufgabe der Religionen und 

insbesondere der Kirche, die in der Welt auftretenden 

Resonanzen durch den Filter des Glaubens zu überprü-

fen. Nach christlichem Verständnis ist Gott ein Gott der 

Liebe. Mit diesem "Liebesfilter" kann unterschieden 

werden, ob hinter den Resonanzen Gott oder etwas 

Anderes steht. Die Aufgabe der Unterscheidung ist je-

doch nicht immer einfach und kann zu Spannungen 

zwischen Kirche und Gesellschaft führen, wie es sich 

historisch in der Zeit des Nationalsozialismus gezeigt 

hat und auch heute immer wieder zeigt. 

 

Dennoch besitzt die Kirche auch einen großen Schatz. 

In ihr sind Erfahrungen gesammelt, wie Menschen mit 

Gott in Resonanz treten können. Durch das Lesen der 

Bibel, Werke der Nächstenliebe, das Gebet, die Sakra-

mente und durch das Beispiel der Heiligen kommen 



48 

und kamen viele Menschen Gott näher und sind mit 

Gott verbunden. 

 

Dieser Schatz der Kirche ist nicht starr. Wenn heutzu-

tage immer weniger Menschen die Nähe Gottes durch 

die Kirche erfahren, muss dieser Schatz aktualisiert 

und neue Resonanzerfahrungen müssen aufgenom-

men werden. Dafür benötigt die Kirche eine neue Sen-

sibilität für die Fragen und Gotteserfahrungen der heuti-

gen Menschen. 

 

Nicht zuletzt muss die Kirche das "Liebesfilter" auch auf 

sich selbst anwenden. Wenn die Diener und Dienerin-

nen der Kirche (insbesondere Bischöfe, Priester, Pasto-

ralreferenten/innen usw.) nicht als Dienende, sondern 

als machthungrige und missbrauchende Personen 

wahrgenommen werden, dann wird die Kirche letztend-

lich von den Menschen, die nach göttlicher Resonanz 

suchen, nicht mehr gebraucht und ignoriert. 

 

  



49 

Zum Schluss 
 

Als Ergebnis meines Aufenthalts im Vatikan vor sieben 

Jahren wurde ein kleines Büchlein von mir veröffentlicht 

mit dem Titel: "Auf einem Auge blind". In diesem Buch 

wird die Verbindung von Wissenschaft und Glauben un-

tersucht. Die meisten Theologen (nicht alle!), die es ge-

lesen haben, haben es zwar gelesen und für gut befun-

den, aber dann mehr oder weniger beiseitegelegt. Die 

Reaktion meiner naturwissenschaftlichen Freunde und 

Bekannten an der Hochschule war hingegen sehr posi-

tiv. Viele haben das Buch an ihre Ehepartner, Kinder o-

der Bekannte ausgeliehen. Einige haben sogar zusätz-

liche Exemplare bestellt, um sie weiterzugeben. 

Dadurch wurde eine zweite Auflage notwendig. 

 

Ich vermute, dass es meinen Gedanken über Reso-

nanz und Glauben ähnlich ergehen wird. Einige theolo-

gische Experten werden sie als unausgereift abtun. Be-

vor jedoch endgültige Schlussfolgerungen gezogen 

werden, bitte ich die Theologen und Theologinnen zu 

bedenken: Ist es nicht ihre Sprache und ihre Denk-

weise, die gegenwärtig die Weitergabe des Geheimnis-

ses Gottes erschwert? Sind ihre theologischen Gedan-

ken außerhalb der traditionellen kirchlichen Kreise für 

Menschen, die mit moderner Technik umgehen, noch 

nachvollziehbar? Sind andere von Theologen und The-

ologinnen entwickelte neue Modelle des Redens und 

Denkens über Gott, die der Sprachlosigkeit entgegen-

wirken sollen, nicht extrem kompliziert? Wäre es nicht 



50 

an der Zeit, dass die Theologie die Impulse der Natur-

wissenschaften aufgreift, um neue Modelle für Gott und 

den Glauben zu entwickeln und in der heutigen Welt 

sprachfähig zu werden? Es ist meine Absicht, hier erste 

Impulse zu geben. 

 

  



51 

Nachwort 
 

Vor über 35 Jahren habe ich meine Promotion in der 

Festkörperphysik an der Universität Ulm mit dem Titel 

"Resonatoren im THz-Gebiet" erfolgreich abgeschlos-

sen. Als meine Studierenden später an der Hochschule 

mich fragten, wozu das in der Praxis nützlich sein 

sollte, hatte ich keine angemessene Antwort. Ich hätte 

nicht gedacht, dass das Konzept des Resonators spä-

ter im Zusammenhang mit der Suche nach Gott für 

mich wichtig werden würde. Es schlummerte in mir, bis 

ein magisches Wort seine Wirkung entfaltete. 

 

Bei einem Vortrag des Soziologen Hartmut Rosa in Ulm 

über "Einsamkeit" stellte er sein soziologisches Reso-

nanzmodell vor. Das traf bei mir einen Nerv und mein 

früheres Promotions-Thema führte plötzlich zu einer 

neuen Perspektive auf den Glauben. Ist das bei Ihnen 

auch mit Resonanz verbunden? Ich bin gespannt. 

 

Dieses Buch wird im Eigenverlag veröffentlicht und 

ohne umfangreiche Werbung. Daher ist der Verkaufs-

preis moderat. Eine positive Bewertung auf Plattformen 

wie Amazon würde dazu beitragen, dass diese Überle-

gungen vielleicht auch bei anderen Menschen positive 

Anregungen hervorrufen und sie dazu ermutigen, Gott 

auf neue Weise zu entdecken. 

 



52 

Diese ersten Gedanken müssen ausgebaut und vertieft 

werden. Anregungen, Kritik und Verbesserungsvor-

schläge sind deshalb erwünscht.  

 

Schicken sie diese bitte an meine E-Mail-Adresse: 

diakon@gmx.de 

 

 

mailto:diakon@gmx.de

